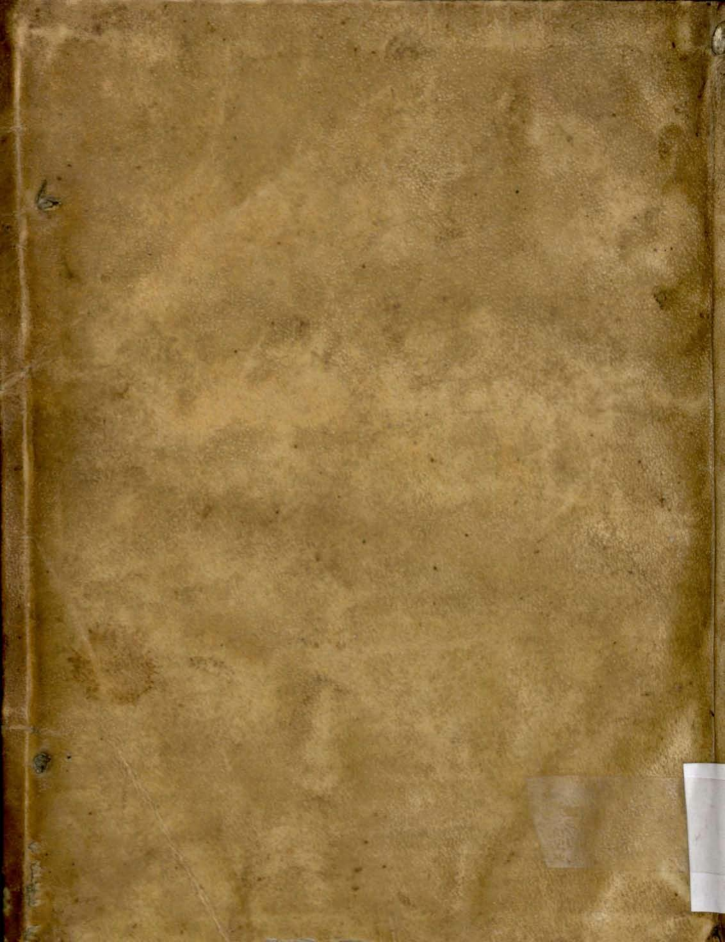




A-446







### MANVAL

DE SENORES Y PRINCIPES.

EN QUE SE PROPONE CON SV PVRE-ZA Y RIGOR LA ESPECVLACION Y EXECV-CION POLITICA, ECONOMICA, Y PAR-TICVLAR DE TODAS VIRTUDES.

COMPVESTO POR EL PADRE IVAN Eusebio Nieremberg, de la Compania de I E S V S.

AL EXC<sup>MO</sup> SOR DON GASPAR DE GVZMAN, CONDEDVQYE, GRAN CANCILLER DE LAS INDIAS,&c.

Año



1629.

CON PRIVILEGIO,

En Madrid, Porla viuda de Alonso Martin.

# OBRAS YDIAS.

# MANVAL

DE SENORES Y PRINCIPES.

EN QUE SE PROPONE CON SV PVREZA Y RIGOR LA ESPLCVLACION Y EXECVCION POLITICA, ECONOMICA, Y PARTICVLAR DE TODAS VIRIVDES.

COMPUSSTOPORE EL CONSTITUTO

Enfring Wieremberg, de la Compleie de

AL EXC<sup>MO</sup> 5<sup>OR</sup> DON GASPAR DE GVZMAM, CONDEDVQUE, GRAN CANCILLER DE LAS INDIAS, SC.

onA

1629

200

CON PRIVILEGIO.

En Madrid, Porlaviuda de Alonfo Martin

### AL EXCELENTISSIMO SE-NOR DON GASPAR DE GVZMAN, CONDE DVQVE, GRAN CANCILLER DE LAS INDIAS, &c.



Ejor satisfacion merecian, que la que por auerse hecho consiança de mi, consigué los deseos de V. Exc. de tener en vn tratado re

cogida con su rigor la essencia, y pratica de todas las Virtudes; clara señal del cuydado, y gusto de obrar conforme a ellas. Igual suerte há padecido mis deseos, pues aunque los de V. Exc. son tan buenos, los que yo he tenido de acertar en esta obediencia, sauorecida con la liberalidad de V. Exc. presumo no ay otros mejores, ni peor cumplidos. Solamente mesacarà de verguença la misma Virtud, a quie he corrido presentandola sin su dignidad y precio delante de quien la tiene en tanto. Su yo es hazer menos caso del esecto que del asecto: este es en mi grande, y es el que presento a V. Exc.

Humilde Capellan de V. Exc.

Iuan Eusebio

Nieremberg,

## SVMADE LACENSVRA por el Ordinario.

Està aprouado este sibro, intitulado, Obras y dias, de comission del Ordinario, por el Maestro Fray Diego de Campo, Calificador de la general Inquisicion, y examinador general del Arçobispado de Toledo. En san Felipe de Madrid en 16. de Setiembre de 1628, años.

### SVMADE LACENSVRAPOR el Consejo.

A Prouò este libro, intitulado, Obras y dias, por mandado del Consejo Supremo el Licenciado Pedro Fernandez Nauarrese, Capellan y Secretario de sus Magestades y Altezas, Consultor del santo Oficio. En Madrida 28, de Setiembre de 1628, años.

afeffo: este es en mi grande, y es el que

presente a V. Exe.

Hamilde Capellan de P. Exe.

Luan Enselbio

### SVMADEL PRIVILEGIO.

Tene privilegio de su Magestad el Padre Ivan Eusebio Nieremberg, de la Compañía de Iesus, por tiempo de diez años para imprimir este libro, intitulado, Obras y dias, como consta de su original, refrendado de suan Laso de la Vega, Secreta rio del Rey nuestro señor, y despachado en el oficio de Martin de Segura escrivano de Camara. Su secha en Madrida 18. de Otubre de 1628. años.

# SVMA DE LA TASSA.

E Stà tassado este libro, intitulado, Obras y dias, por los señores del Real Consejo, a quatro marauedis cada pliego, como consta de su original, ante Martin de Segura escriuano de Camara. Su fecha en Madrid a 5. de Mayo de 1629.

Tiene cincuenta y seis pliegos.

### ODERRATAS.

FOI.14 Siguino, lee Signino, f. 17. qualidad. 1. calidad, f. 22. indepetes, lindependetes, f, 24.p.2. Masilio, l. Mar filio, f. 29.p. 2. diuerfos, l. diuinos, f. 24 p. 2. qualidad, l. ca lidad, f. 38. adultadores, l. aduladores, t 44.p. 2. fuya; legitimamente, l. luya legitimamente, f. 47. con cl. l. con el, f. 67. p. 2. la material, l. lo material, f. 58. mas que, l. pero que, f. 59. Ameno, Poeta, 1. ameno Poeta, f. 78. p. 2. las mas yezes, de ordinario, f.82 redicula, l. ridicula, f. 82. se injuria, l.injuria, f. 82.p.2 Aristhenes, l. Antisthenes, f. 105. Gerlazo, l. Gerlaco, f 92.p. 2.el fufrir es, l.el lufrir esta es, f 97.p.2.le absoluio, l.y le absoluio, f. 103 desconcerta, l. descocertada, f. 108. p. 2. tega reconocimieto, 1. tega el reconocimieto, f. 113.p.2.razo. Bien considerada es,l.razó bie confiderada. Es, f. 16.p.2. estan lexos, l.estan lexos?f. 1 1 9. p.2. discurren: segun, l. discurren segun, f. 120 p.2. los que hazia, l. las que hazian, f. 127 tan poca la gente, l. tan poco la gente, f. 12?. da aun buen, l. da vn buen, f. 225. cen que, l. con que, f. 1 42. p. 2. Pereza; no era, I. Pereza; Asmodeo de la luxuria; Noera, f. 148. p. 2. Arcades, l. Arcadio, f. 150.p. 2. ciudado, l. ciudadano, f. 155. fultentan, l. ostentan, f. 161. en no oluidarse, l. en oluidarfe,f. 167 a Casimiro: Teneis, la Casimiro teneis, f. 173 de su comida, l. de su cóbidado, f. 174. p.2. Aristoteles, l. Aristides, f. 7, p. 2. los que le estan cerca, l. lo que està cerca, f 183.p. 2. noticia con que reuerencia, l. noticia; con que reuerencia, f. 15 1. las guardas, l. la guarda.

Ste libro, intitulado, OBRAS y DIAS, con estas erratas corresponde con su original. Dada en Madrida 22. días de Abrilde 1629.

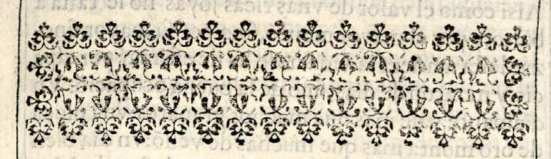
El Licenciado Murcia de la Llana. TABLA

# TABLA DE LOS CAPITVLOS deste libro.

Ap. 1. Que la Virtud ha de ser la ocupacion de la vida fol. I. Cap. 2. De la naturaleza de la Virtud fol.4. Cap. 3. Del sugeto de las Virtudes, 13. Cap.4. De la diferencia de Virtudes, 21. Cap. 5. De la Virtud de la Fê, 26. Cap.6. De la Esperança, 30. Cap.7. De la Caridad 35. Cap.8. De la Virtud de la Prudencia,40. Cap 9. De la Templança, 47 Cap. 10. De la Honestidad y Verguença, 11. Cap. 11. De la Abstinencia y Sobriedad, 53, Cap. 12. De la Castidad y Recato, 59, Cap. 13. De la Virginidad, 63, Cap. 14. De la Continencia, 67, 34 al Cap. 15. De la Mansedumbre, 68, Cap. 16. De la Clemencia, 72, Min A el Cap. 17. Dela Modeltia 74, 1970 ol alo Cap. 18. Dela Vibanidad y Entretenimiento, 77. Cap. 19 Dela Himildad, 80, Cap. 20. De la Estudiofidad. 85, Cap. 21. Dela Parfimonia, 90, Cap. 22. De la Fortaleza, 92, Cap 23. Dela Confiança, 99, Cap. 24. Dela Mignanimidad, 100, Cap 25. De la Seguridad, 105, Cap. 26. De la Paciencia, 107, Cap. 27. De la Longan midad, 112,

### TABLA.

Cap. 28. De la Perseuerancia, 113, Cap.29. Dela Constancia, 115,3 Q A LEA Cap. 30. De la Iufficia, 117 Cap. 31. De la Iufticia Diffributiua, 122, Cap. 32. De la Religion, 124, Cap. 33. De la Deuocion a los Santos, 141, Cap. 34. De la Piedad, 144, Cap. 35. De la Observancia, y Cortesia, 14 Cap. 36. De la Iufficia Legal, 151, Cap. 37. De la Equidad, 156, Cap. 38. Del Agradecimiento, 157, Cap.39. De la Liberalidad, 161, Cap. 40. De la Pobreza, 165, Cap.41. De la Magnificencia, 176, Cap. 42. De la Misericordia, 178, Cap. 43. De la Penicencia, 185, Cap. 44. De la Verdad, 190, Cap. 45. De la Obediencia, 193. Cap. 46. De la Vindicación, 198, Cap 47. De la Afabilidad, 200, Cap. 48. De la Amistad, 203, Cap 49. De la Amistad de Dios, 211, Cap. 50. De la Importancia y modo de ocupar los dias para alcançar, y exercitar las Virtudes, 215. ofa.Paciene p.27 De la Longan midad, 112,



### OBRAS Y DIAS.

### MANVAL

DE SENORES Y PRINCIPES.

CAPITYLO PRIMERO:

Que la VIRTUD ha de ser la ocupacion de la vida.



O Ay cosa mas codiciada de los mortales, que el viuir; ni cosa que menos estimé, que el obrar bien, con encuentro de su misma co dicia, y corradicion de sus descos; que muchas vezes por causa dela vida la pier den perdiendo la causa de

viuir, que es el obrar. Todos quieren viuir muchos dias; y no atienden, que en pocos se puede viuir mucho tiempo. Porque no son medida cierta de la vida años, sino obras; no trechos, sino hechos; no se pesa por tiempo, sino por empleo; larga vida cabe en cortos dias, y largos años no estienden a la vida.

#### OBRASY DIAS.

Assi como el valor de vnas ricas joyas no se tassa a balto, v por el mayor montó, fino por su mayor fineza:desta manera la vida nose ha de estimar por espa cio y monton de dias, sino de la buena ocupació. Vn diamante vale mas que muchos granates: vna pieça de oro monta mas que muchas de velló; yn dia bien empleado vale mas que muchos con descuydo. Mas vale, segun dezia Possidonio, vn dia de los buenos y sabios, que mil de los necios, esto es los malos: y aun Marco Tulio anadio, que vna eternidad. Cuerdamente respondiò Simonides preguntado: Quanto auia viuido? Poco, dixo, auque tengo muchos anos. Y assi es, que no entra en la cuenta de la vida el dia que no se tiene cuenta con la Virtud. Synesio loa a vn virtuoso mancebo, que tenia costumbres de oro, por valer mas que las de los ancianos, como las que eran de mas quilates, y metal mas subido. Có razon dize el Sabio del justo, que có auer finado en breue, lleno muchos tiempos. Al contrario Saul los vació, que aunque duro con el cetro y mando de Ifrael por veinte anos, dos solamente se escriue que reynò, que son los que obrò bien, perdiò los demas. Vn dia que dexò el Emperador Tito de hazer bien, se dio por muerto, y confessò le auia perdido. Con este mismo sentimiento en vna de sus cartas discretisimas, dixo Elysio: No pienso, que he viuido el dia en que no he hecho algo.

Hasta los que con yerro cuétan la vida no hazen su computo desde que nacieron hasta su fallecimiéto, sino por el tiempo que pensaron la empleauan y gozauan. Pronosticaron al Rey Mizerino, que solo le quedauan por viuir seis años: el dixo: Pues yo hare que sean doze. El arbitrio sue cótin sar obras con

que la gozasse; dormir lo menos que pudo, igualando, y trauando en vna misma tela dias y noches: y para contrahazer la clarida del Sol mandaua al ponerse encender tan claras luminarias, que no se deseasse la del mundo, ni hiziessen falta los rayos de medio dia. Assi desvelado, y ocupado en sus entretenimientos, juzgò cumplia doblado tiempo en la mitad, queriendo por este camino, o desmentir, o escaparse de la amenaza del oraculo. Tampoco Epimenides metiò en cuenta de su vida mas de

cincuenta anos, que no velo veny ouprofamol nos

La causa es, que no es lo mismo viuir que durar: mas dura vn marmol, y no viue: obrar es el viuir, no ay cosa que goze de vida, que no la trabaje, y emplee con alguna obra. Las plantas y arboles, que son el vulgo de los viuientes mas, y peores, en tanto se dize, q viuen en quanto obran alimentandose, y creciendo: y sustentan su vida con sustentarse. Los animales en quato sienten y respiran. Cada vida en su accion proporcionada confiste, y con su obra viue, y su pausa es su muerte. Y assi la vida del hombre, que es racional, como la mas noble, ha de ser la mas hazendosa, y consiste en obras proporcionadas a la razon, que son las virtuosas. De modo, que las acciones de vida son las deuidas. Tanto tiempo se hurta vno de viuir quanto en ellas no se emplea: porque si el tiempo del sueno no se viue, que mas tiene el del ocio? En los que en el se ocupan, o por mejor dezir, con el se pasman (es la ociosidad vn desmayo y pasmo con sentido) se cumple lo que Thales dezia, que no hallaua diferencia de momento entre la vida y muerte. Y lo que Euripides sintiò, y Plato alega, que dudaua qual fuesse, o muerre, o vida ? y a lo que yo

#### OBRASY DIAS.

pienfo, el ocio, ni es vida, ni muerte, fino vn monftro de entrambas. Y ya es argumento de su deformidad su ineficacia: porque cuydò la naturaleza, que los monstros por la mayor parte fuessen esteriles : nunca se vio parir mula, sino para portento de algu mal. El parto del ocio esteril es la mala ocupació, el abor to de virtudes, el nacimiento de vicios. No es ocio muerte, ni vida; pero es vna muerte viua, y vna vida muerta; y por declararme mas, vna fima, o inmundicia de la vida y muerte, adóde arrojaron, y desaguaron lo malo, que vna y otra tienen, recogiendo en si las hezes de entrambas, de la muerte el no obrar, de la vida el fentir para obrar mal, o padecerle. Pues fi el ocio no es vida, quanto menos la ocupacion q no es buena; porque q peor ocio que vn negocio malo, y hecho vicioso: El ocio es peor, q el no ser. Vn frutal en vna huerta que no de su fruta, por peor se tiene estar alli, que sino suesse, y assi por mas veil se escoge el arracarle: de modo que es mejor no ser, que ser inutil. Pues que serà ser danoso: Con lo que no es, ni con los muertos nadie se enoja: pero aborrece a los que le danan, y defea, que no fean, como cofa menos mala. Quien esperasse de vn hermoso v fertil maçano sazonados y vistosos frutos, y en vez dellos los lleuasse venenosos y amargos, o brotasse afpides y viuoreznos por mançanas, de peor condicion le condenaria, que si antes de crecer le viera feco. Quanta pues es la injuria q fe hazen los hombres, que deseando de sus sembrados miesses, de sus arboles frutas; de sus vides razimos; de si solo no pre tendan fruto: Todos quieren sean sus cosas buenas; y a simismos no se desdenan malos. Todos quieren sean sus haziendas frutuosas; solo a si se quieren por

de-

demas, è inutiles, esto es muertos, y lo q peor es, danosos. Todos quiere sea sus bienes preciosos, solo se contentan consigo de valde y viles, sin precio, sin vso, no quiere tener nada en vano, sino solo su anima, y la stor y hermoso della, que es la razo. El valor del hombre no es mas, ni otro, que el de sus obras: no es como los arboles infelices y siluestres, que no se aprecian mas q por el tronco, y maleza de sus ramas. Por sus frutos se estima el animo humano, q son máçanas de oro, de hermosas acciones de Virtud, y por ellas se estima su vida: el tener obras, es tener dias.

Torno aora a la astucia de Mizerino Rey de Egypto, que hallo artificio de alargar años: y nos declarò, que ay vn vtilissimo ingenio, y traca de estender la vida, y tan facil como ocuparla. Huelguese los deseosos de viuir, si quieren acertar en lo que quieren. Si estuuiera en mano humana dar vida como el quitarla. Si hallasse nueua inuencion, y talogrera arte la codicia, que vendiesse anos por peso a peso de oro, los mas auaros los comprara, ni huuicra mercaduria mas corriente. Pero que importa no se pueda dilatar internalo de tiempos, si puede multiplicarse su valor, y vso recogido en menos. Qual destas cosas valdria mas. Muy capazes, y espaciosas trojes llenas de paja, o vna caxita llena de preciosas perlas? Esta es propiedad del bien ser resumido: igual cantidad de caudal se precia mas en oro, que en cobre. El ocupar menos es valer mas: de modo q poco va, no cite en nuestra mano abultar, y prolongar mefes y figlos, fi està emplearlos: no va mas diferencia, q fi vn habrieto se quexasse, q no tenia en su poder las cascaras de la fruta si tenia su dulce car ne v meollo. La fustancia pucs, y coracon de la vida

agra-

#### OBRASY DIAS.

està en nuestra mano aquello con que se llenan los años. Dixo Mercurio Egypcio en su libro sacro de Osinis, y Iris: Que por sus virtudes, y justicia, llenaro la vida con vida. La vida de la vida obras son, en ma no nuestra està el viuir, pues està el viuir bien: en mano del hombre està su precio, pues estan sus obras y frutos. oup , conflouil y societi soludis sol onto

Y pues estan en nuestra mano, se ha de procurar sean continuos, y los mejores, aísi como no son mas los dias de vida, que las obras, assi no han de ser menos las obras que los dias:no sean a tiempos, sino en todo tiempo: y como los dias se han de tassar por obras, las obras se han de medir por dias. Hizo burla Heraclito de Hesiodo, porque determinò dias para obrar, vnos mas aziagos que otros, pareciendole al Filosofo, que la naturaleza era madre, y señora de todos los dias por igual. Por lo menos loes la Virtud, que en todo tiempo es sin azar y con sazon. En los frutos de Virtud no ay Inuierno, Primauera, Estio, Otoño, como en los de la tierra; todo tiempo es Agosto para coger, Setiembre para sembrar. Pero para la mejoria deuemos imitar el conato y esfuerço de la tierra que da lo mas que pucde: en sus sembrados, plantas, y arboles forceja a arrojar lo mas, y lo mejor que alcança; y esto no para si, sino para su dueño. Si puede por vn grano boluer ciento, no torna treinta. Si puede dar la fruta jugosa y sana, no la dà cocosa, y arrugada; su intencion y fuerça se encamina a lo mejor: y assi lo hiziera si la virtud slaca de la semilla, ò falta de riego del cielo, ò fobra de Estio del Sol, ò otra injuria accidente no la agrauiara sus intentos. Mas à nuestra voluntad, ninguna cosa puede hazer

agrauio sino ella, en nosotros està dar la fruta que hemos de gozar nosotros, y qual deseàremos sin dependencia agena: en nuestro querer està brotar sa-

nos y copiosos frutos de Virtud y vida.

Pero porque ay peligro de dar tales frutos como el Platano, que son sombra; ò quales los de los mancanos junto al mar Muerto, que son lustre solo, y apa riencia, y en las entrañas y meollo ceniza, y paueía: importa saber, qual sea la sustancia y coraçon de las Virtudes; porque distinta cosa es hazer Virtud, a cotrahazerla. Va mucho de parecer a ser; y mal se podra hazer y ser, lo que no se sabe que es : pues para que la execucion de nuestras obras y vida, toque en lo de dentro y viuo de la Virtud, y no se quede en lo obscuro de su sombra, descando opinion y honor, y en lo lustroso de su corteza y cascara procurando mas remedarla que tenerla; no ferà ocioso declarar quales sean legitimas y sanas Virtudes, de modo que todos puedan conocerlas de rostro, enamorarse dellas, y con la obra abraçarlas, pues todos estan obligados a su execucion: si bien por ser mas apretada la obligacion de los nobles, de los Señores, y Principes, pues deuen mas a la Virtud, pues la deuen su nobleza; mas especialmente se encaminarà a ellos su dotrina; a diferencia de Hesiodo, que con semejante titulo encamino otro su libro a los rusticos quando sospecho, que la ociosidad de obrar era causa del descaecimiento y baxa de los tiempos de dorados en plateados, hasta venir a los de mas baxos y grosseros met iles llorando ya su quarto siglo; y estremeciendose del quinto, que aunque no vio, temio y aborrecio mas que la muerte exclamansonendo las quexás consines comera la artacale cob

### OBRASY DIAS.

oup and Ojala el quinto siglo yo no viesse, chiarge de bail a O muerto ya, ò que despues naciesse.

No ha profeguido tan lerda al fin, como cuesta a ba xo la malicia, ni tan passo a passo, que no se pueda sospechar, que ya aya anos, que estamos en el. A san Francisco ya sue mostrado este resvalarse, y rodar de las costumbres con tanta diferencia y baxa, comova del oro al lodo: por cinco figlos, los quatro pin tados con los metales de Hesiodo, y el estremo con mezcla de lodo y barro, como el retrato del mundo de Daniel. Y no menos conviene aora la contraverua de obras; mas no de la tierra, fino de la Conciencia y Virtud, que solo buelue los siglos primeros, y haze preciofa y dorada la vida, como Arcefilao juzgò, llamando por ella a Polemó y Crates, Reliquias del figlo de oro. No fon remedio de la malicia, y miferia los buenos frutos del campo, sino del animo; co lo mismo, que viuimos hemos de viuir bien, y felizmente. Con el anima viuimos, y con sus bienes solo se hazela vida buena y feliz:y esto tanto mas, pues la vida del hombre folo es la buena, y el lleno de sus dias sus Obras y Virtudes, de que ya coméçaremos. ncipes, pues deuen mas a la Vircud, puratart a

### CAPITVLO SEGVNDO.

uen fu nobleza; mas especialmence se encaminarà

### Dela naturaleza de la VIRTVD.

POR Falta de conocimiento de las Virtudes fobra el fentimiento de penas; y el no auer gustado fu sabor echa amargo acibar en los coraçones, ocasionando las quexas comunes contra la naturaleza,

Oialà.

y fortuna por las dificultades que ay, no folo en la vida buena, però en el mismo vinir, a muchos mas penolo que la muerte. Si se considerara, que en la Virtud està como en oficina vniuerfal el remedio de todas, se remediaran mas, y lloraran menos. Poco va aya dificultades, si contra ellas ay otras tantas facilidades. No es molesta la necessidad de comer abastecida la mesa; ni aflige al apetito el plato lleno. La razon de no preuenirse los mortales con este antidoto, y arbol de vida: sino que llorando males echen en risa el ser malos: y preciandose, que todas sus cosas sean buenas, o las mejores, ellos se hagan peores, es no estar persuadidos de su necessidad y vtilidad, ni aficionados a su bondad y hermosura. A esta causa antes de llegar a dar noticia de las Virtudes en particular, representare primero por mayor, quan necessaria cosa sea la Virtud; prouechosa para nosotros, y en si rica y preciosa. No es menester mas, que declarar lo que es sin esparcirnos a mas discursos. Sobra para quedar bastantemete encomedada conocerla de roitro: en su hermo sura se experimetarà el dicho de Aristoteles. Que el buen parecer es vna carta de recomendacion, y el pecado. Y fino fuera ayudado del fauor dious a ob

Es pues la Virtud vnasseo, y essuerco del alma, para ajustarse a la razon en si, y en sus obras. Pero conforme a la difinicion, que trae santo Thomas, sacada de algunos lugares de san Agustin: Es vna buena qualidad del alma, con la qual se viue restamente, de la qual nadie vsa mal, la qual Dios obra en nosotros sin nosotros. Esta difinicion en la forma que declararemos, es general, que abraça todas las Virtudes, y muestra mucho sus ven-

ltajas. Otra se puede recoger de otras sentencias de Aristoteles, que es esta. La Virtud es vn habito para eligir lo que es recto, por el qual el hombre que le tiene se haze bueno, y haze buenas sus obras. Y aunque Aristoteles no quiso abarcar todas las Virtudes, sino solas las Morales: no dexarà de aprouechar esta definicion para explicar en parte la naturaleza de la Virtud en comun.

Dizefe lo primero, fer la Virtud vna QVALIDAD del alma: porque no consiste en las mismas potécias naturales, fino en vna habilidad y disposició permanente, q fortifica las potencias, y vn adorno q la afsea y compone. No son Virtud el Entendimiento, la Memoria, ni Volutad; sino aquella fuerça sin forçar, o habito, q blandamente las inclina, mueue, yperficiona. Con auer sido criado el hóbre para el mas alto y arduo fin, q es la conquista del cielo, y biéauentura nça, sale al coso y paléque de la vida el mas flaco, y defarmado de todos los animales. Nace defnudo,no folo enel cuerpo, fino en el alma; y en esta mucho mas: porque no folo nace defarmado, y defnudo, sino despojado de la gracia, debilitadas y trochadas las fuerças de la naturaleza misma viciada con el pecado. Y sino fuera ayudado del fauor diuino, y esforçado y guarnecido con la Virtud, no pudiera, no digo conseguir, pero ni proseguir, ni mirar a su fin en orden, al qual tiene feliz facultad con la Gracia, y con la Virtud, deuda de la misma Gracia, por lo me nos facilidad, o al mos contra la la la

Llamase esta qualidad con titulo priuilegiado, BVENA. Porque es principio de la bodad de las obras, y de las personas que la tiene. La buena qualidad de los ojos, no solo los persiciona a ellos en si, sino en sus acciones: no solo estan mas limpios y claros, sino vee mejor. Assimismo la Virtud persiciona a quie la tiene yhaze, q saque sus obras persetas y esmeradas.

Quantas ventajas lleua el hombre a las demas naturalezas materiales, tantas haze la Virtud a las demas perfecciones, y excelencias naturales de todas ellas. Lo q va de sustacia a sustancia, va de la per fecció de la vna a la perfecció de la otra. Y como el ser del hobre por el animo se alce con vetaja no coparable sobre toda otra sustancia corporea, por pura y hermosa q sea, auque entre la de los cielos; la Virtur, que es la perfeccion, y dignidad desse ser, se adelanta sin ninguna comparacion en su bondad a toda otra perfecció, y dote Natural, o de Fortuna. Hagan compañía entre si Fortuna y Naturaleza, para dotar sobre apuesta a aquel de quien mas se han apassionado. Trastorne la Fortuna sus tesoros; recoja todo su caudal, oro, plata, piedras preciosas, amplas possessiones. Junte la Naturaleza sus riquezas, salud, nobleza, suerças, hermosura, y las demas prendas, y amontonenlo en vn hobre folo, dadas fiáças, q no se lo quitàran, la Fortuna con la embidia, la Naturaleza có la vejez: todo esto sin Virtud no bastarà para q esse hobre se diga Bueno. Faltele todo, y tenga Virtud; co esta solo es, y sollama Bueno. Luego la Virtud es mas buena, q toda bondad natural, y q todos los bienes del mundo: todos ellos no bastan a hazerme bueno. La Virtud es suficiente, y me haze bueno: lo que no pueden conseguir tantos bienes. juntos, la Virtud sola lo puede. Si mil hobres escogidos los mas robustos no pudiera mouer vn penasco, y llegasse vno solo q al puto le sacasse de su assiéto: Que vetajas diriamos hazia este a cadavno, pues pu do mas q todos? Qual pues lerà el bié folo de la Virtud, q puede mas q todos los otros bienes aunados: y si a todos jútos haze tamañas ventajas, q tan grãdes las harà a cadavno de porsi? Esta es vna demoitracion, y cuidencia, a que no hallarà que responder nuestra malicia, sino confessar nuestra locura có que despreciamos tanto bien; no ya solo por otro bien, por otros males; y lo que es mas malo, por ser malos.

Esta qualidad tan hermosa, y tan estremadamente buena, que haze solamente buenos, es habito, que dize permanecia, si quiera porque ni en durar se la auentajen los males. S. Gregorio Nazianzeno la llama habito de las cosas hermosas. Habito es, porq en qualquiera especie de Virtud no basta vn acto particular para q sea vn hombre virtuoso:costumbre es menester nacida de muchas acciones. Fue esta faludable traça de la naturaleza, y consejo diuino: porq lo bueno justo es se repita muchas vezes. La facilidad, que por esta costumbre se gana se llama habito: porq dispone y habilita al q la tiene para la execucion de la obra virtuosa. Aunque tal vez acontecerà tan dichosamente, que tan heroyco y estremado sea vn acto, que baste a introduzir habito de Virtud: como al contrario puede ser tan peruerso y fuerte el acto malo, que cause habito de vn vicio. El odio, que por vn agrauio se concibiò vna vez basta a corromper al coraçon con perpetuo aborrecimiento del enemigo: y assi importa hazer los actos de Virtud denodada y feruorosamente, con lo qual mas facilmente fe grangea fu facilidad. I alor hum V al commi

Esto es en quato a las Virtudes naturales, y q adquirimos có obras, y son trabajos de nías manos. Ay otras sobrenaturales, e infusas (de q abaxo se dirà)

que aunque son habitos, no son tato causadas, como ganadas con nuestras acciones; mas altas son q nues tra condicion; y adonde humana mano quedandose en su estado el hombre, no puede tocar, por mas q se estire y empine, sino es que le alce mayores braços. Estas Virtudes se dan con la gracia; y mientras ella permanece en el alma, ellas tabien se quedan, para q de assiéto tenga facultad de obrar superior, y excelsamente conforme a la dignidad de Hijo de Dios, fuera delas Virtudes de Fè, y de Esperaça, q no guar dan esta copania con la gracia habitual. Porq ha de preceder necessariamente, como disposiciones de ante mano antes de la justificació del infiel y pecador en que se dà la gracia; y puede estar sin ella, pues estan antes. No toda la familia de vn Rey le acompaña: los Aposentadores que se le adelantan no dexan de pertenecer a la cafa Real. Manod al olimp

Y aunque se distinguen en otras muchas cosas las Virtudes adquiridas de las infusas, por aora esta disterencia viene a cuento; que aunque vnas y otras sean habitos, las adquiridas solo dan facilidad para obrar bien; mas las infusas facultad: las adquiridas solo ayudan, las infusas mas lo trabajan: las adquiridas siruen a nuestras potencias; no assi las infusas, que antes se siruen dellas, pero con conueniencia a su modo de obrar libre. Y como estas Virtudes infusas no se adquieren por actos, tampoco crecen por ellos, sino es meritoriamente. Porque por las obras buenas causadas por ellas, y hechas en gracia, se auméta la gracia, y jútaméte có la gracia las Virtudes.

A este habito tan escogido y precioso llamò Atistoteles electivo: con que se pueden significar tres cosas. La primera, que las acciones de Virtud

han de ser libres, hechas por eleccion voluntaria. Aquellas en que falta deliberacion por ser mouimientos repentinos, hechos sin atencion, o violentos exercitados por fuerça, no fon obras virtuofas, cuya gloria es su voluntad. En esta eleccion de la Virtud està vn gran fauor, y priuilegio diuino, que se deue mucho estimar, q es estar a nuestra eleccion ser buenos, sin que nadie nos señale tassa. Es la Virtud muy parecida en esto a Dios, cuyo ser por esso es perfectissimo, porq nadie le pudo limitar, ni senalar determinados lindes, por tenerle de suyo sin depender de eleccion,o gusto ageno. En nuestro ser y naturaleza no pudimos tener eleccion, no teniamos ser quando le recibimos : pero para el buen ser, quiero dezir, para ser buenos, tan sin estrechura y tassa lo podemos ser, y tan dilatadamente, que no quiso la bondad infinita de Dios medirnos la nuestra, sino dexar a nuestro voto y obras, con ayuda de su gracia, podernos esteder a hazernos cada dia mejores, sin raya, ni termino alguno; y por esta manera, aunque como en borron, y fombra muy tosca representassemos voluntariamente la perfeccion, que Dios tiene necessaria por no depender de otros: pues de nadie, ni de nada, ni de hombre, ni acontecimiento, ni dicha, ni bien alguno de la tierra dependemos para fer buenos, y mas preciosos que los cielas no fenda nicren per actos, tampoco crecen .col

La segunda cosa que se puede significar es, que elige el habito virtuoso a lo bueno entre dos estremos malos, dando en el punto a lo que es honesto, conformandose con la razon, ni haziendo mas de lo deuido, ni haziendo menos. De aqui es la vulgar sentencia: Que la Virtud està en medio: y có razon,

por-

porque cosa tan noble, y de tanta honra donde auia

de estar, sino en el lugar mas honrado?

Dirase tambien habito electiuo, porque no basta obrar en la materia propia de cada Virtud, sino se obra por el motiuo especial y propio, que ella tiene: mas es menester para que pertenezca la obra a vna Virtud, q auerse hecho en su territorio; es necessario que se vea en ella su titulo y patente expressa de su intencion. Y porque declaremos esto con sus vocablos comunes. Motiuo de la Virtud se dize aquella razon, por la qual se mueue a obrar bien, que es la diuifa, y marca de cadavna; como en la Virtud de Misericordia lo que la mueue a obrar es remediar la miseria del necessitado: y en cada Virtud es diuerfo fu motiuo; hazen muy lucido alarde, y cadavna trae su diferete librea. Pues para hazer vn acto de Misericordia no basta dar la limosna al pobre, q es la materia desta Virtud, sino se junta con esta el obrar por el motiuo que ella tiene, que es remediar la miseria del que la padece, porque se pudiera dar por otros respetos.

Pero muchas vezes la materia propia de vna Virtud firue al motiuo de la otra. No tienen embidia en tre si las Virtudes, de paz dulce gozan, y suaue concordia; facilmente ceden su jurisdicion y districto, y se prestan sus instrumentos de obrar bien, con solo aquel reciproco interes de que se haga la obra buena. Inescusable es el ocio, pues tan a mano tiene la Virtud los materiales, que cadavno puede jugarse a todas manos por todas. Exemplo de lo dicho puede ser quando vno da la limosna, que es materia y jurisdicion de la Virtud de la Misericordia, teniedo el motiuo dela Caridad; y quando castiga su cuerpo,

que es materia, y distrito de la Penitencia, por el motivo de la Castidad. En estos casos el habito que se gana no se mide por la materia, sino por el motivo y sin de la obra, que haze. El que dà la limosina por amor de Dios no es misericordioso, sino caritativo. El que castiga su cuerpo por la Castidad, no se ha de llamar penitente, sino casto: y assi de las demas Virtudes.

Agu se ha de aduertir la pureza y alteza de fin con que se han de coronar las obras de Virtud: pues no tienen mas ser, que el que las dà aquello a que mira nuestra intencion. Ha se de obrar siempre por motiuo virtuoso: porque si se tuerce nuestra vista, aunque en lo de fuera téga la obra lustre de Virtud, en su coraçon serà vicio. No se ha de obrar bien por respetos agenos del bien, no por codicia, no por deleyte, no por ambicion. Ni tampoco se ha de tomar licencia para obrar mal, porque no correremos riefgo, ni de afrenta, ni de castigo, ni de testigo. Dixo Christianamete Peregrino Philosopho en vna carta suya: [ Dexa de pecar, y guardate dello, aunque los Dioses, y los hombres huniessen de ignorar, que pecaste:porque no juzgo, que se ha de dexar de pecar por miedo de la infamia,o de la pena, sino por el amor de lo justo y honesto.]

Dizese tăbien en la definicion de la Virtud, que con ella se viue rectamente. Puede quadrar esto a teda Virtud, aunque sea intelectual puramente: si por rectitud se entiende no lo moral, sino qualquier consonancia, y conformidad de la accion con la potencia del alma que la causò. Pero auque se entienda, como es assi, del viuir bien, y con bondad moral, puede tambien comprehender las Virtudes del en-

rendimiento, como son la Fe, y Prudencia con ayuda, de las quales se viue honesta y loablemente. No porque ellas seã inmediato principio, que califique la obra honesta, antes lo es la Voluntad y las Virtudes, que en ella residen; sino porque son los ojos, y guia de senda segura, y derecha para lo derecho y justo, aunandose el Entendimiento y Voluntad para la obra buena. Lo que no pudiera hazerfe por ningu na destas potencias a solas, se haze por entrambes juntas. Si dos hombres, vno sin ojos, y otro sin pies, quisiessen ir a vn lugar, y en el camino huuiesse muchos tropieços y estoruos, ninguno de por si pudiera caminar, ni llegar a el. Pero fi el ciego tomaffe acuef tas al tullido, que no podia andar, có esta diligencia entrambos llegarian alla:el tullido guiando, y enfenando el camino: el ciego andando: el vno ayudando con los ojos, el otro con los pies. Tales son el Entendimiento y la Voluntad; aquel con su luz, que son los ojos del animo: esta con sus afectos, que llama san Agustin pies, con que camina el alma, vienen a dar en la honestidad de la Virtud, y causar la Rectitudde la vida.

Atribuyese absolutamente a las Virtudes Rectitud, y Oficio de hazer viuir bié; no porque el q executare los actos de vna, serà luego en todas bueno; sino limitadamente en quanto a aquel linage de Virtud, dedonde toma el nombre y forma, porque se llama Casto, o Misericordioso, o Magnanimo. La causa es el encadenamiento y conexion, que las Virtudes tienen entre si. Son joyas tan preciosas, q no quiso la naturaleza cuydadosa de nuestro bien tenerlas desbaratadas, ni al modo, que las cosas perdidas cadavna de por si, sino como perlas riquissimas

TOW

#### OBRASY DIAS.

las engazò, como en vna farta de fumo valor para atauio del alma.

Con los vicios no tuuo esta cuenta, antes para que se perdiessen facilmente no los vniò. Mucho mas euydado conuenia, que tuuiesse de multiplicar los bienes del animo, y diminuir sus danos, que los del cuerpo. Las cosas venenosas y pestilentes procu ta disminuir: para que se engendre la viuora con tal arte traçò su nacimiento, que suesse menester muriessen dos. Con mayor solicitud y artissicio està traçado el consumo de los vicios, dexando a cadavino de por si, para que mejor los pueda assolar la Virtud su contraria. Porque si se ayudassen de los demas, estando todos juntos intolerables sueran; y

apenas se les podria hazer rostro.

Ni folo dio a vn vicio por contrario vna Virtud, sino a los demas vicios: tan enemiga es del mal, que no quiso tuniesse por contrario solo el bien, sino a los mismos males, que entre si enemistò con soberana astucia. A la Auaricia, no solo se le opone la Liberalidad, sino muchas vezes la resiste la Destéplaça, el Temor, la Soberuia, la Prodigalidad. Pero lo q fue mayor ardid, que aquellos vicios hizo mas enemigos, que aborrecen mas a vna misma Virtud. Que mayor enemistad, que entre la Auaricia, y Prodigalidad: Para que la competencia que entre si tienen no les dexasse ir a vna, y hazerse de mancomuntantes tienen entre si tan gran ojeriza, que mas se aborrecen vno a otro, que a la misma Virtud. Vn Auariento mas presto serà liberal que prodigo. Vn Arrojado mas presto serà prudente, que perplexo. Y vn Temerario fuerte, antes que temerofo.

De mejor condicion son las Virtudes, solo tienen

por emulos los vicios sus contrarios; y no a las otras Virtudes sus hermanas: antes para que estuniessen mas fortificadas las vniò, y porque suessen mas amigas quiso que estunissen abraçadas. Por dóde el que tiene vna Virtud persectamente, es suerça que aya de tenerlas t odas.

La razon mas natural deste pacifico encadenamiento es, porque para el perfecto exercicio de las Virtudes, es necessaria perfecta Prudencia; la qual pide vna buena y recta voluntad (segun en su lugar diremos) y como esta Rectitud no puede ser sin las Virtudes, de ai se sigue, que quien tiene vna, aya de tenerlas todas, de modo q la Prudencia es la laçada con que todas las demas se asen y prenden. Engaño esto a Apolophanes, Philosopho de no vulgar erudicion, para entender, que no auia sino vna Virtud, dando este vnico y honroso titulo a sola la Prudencia: las demas dezia, que la seruian como esclauas.

Fuera desto para la persecta Virtud se quiere o-brar co Constancia en toda sazon y tiempo, que sea loable, o necessaria su obra, sin que baste para estoruarlo dissicultad, ni terror alguno: y como a vezes acontece, que las dissicultades que se ofrecen tengan encuentro con diuersas Virtudes, de la que quiere exercitarse: sino està vno armado con todas no podra tan facilmente vencer todos los impedimentos. Pues por este encadenamiento y liga se puede dezir, que con cada Virtud, siendo persecta se viue bien y rectamente, sin limitacion alguna. Estàn entonces todas juntas, asidas las manos vnas a otras, tomandose palabra de juramento, de Fè, y de Paz.

Por esta misma vnion tan trauada se puede tambien dezir, que todas las Virtudes componé vn cuer po de Virtud entera y perfeta, cuya cabeça y ojos son la Fê, v Prudencia: lengua la Verdad, pecho la Religion, coraçon la Amistad, oidos la Obediécia, frente la Verguença, entranas la Misericordia, alma la Caridad, sangre la Esperaça, manos la Liberaliberalidad, ombros la Paciécia, braços la Fortaleza, salud y complexion la Templança, gesto la Modestia, hermosura la Iusticia, estomago la Abstinencia, sexo la Castidad, pies la Perseuerancia y Seguridad, estatura y grandeza la Humildad, pompa y fausto la Parsimonia.

Otra gracia y rico dote se puede entender por esta eficacia, o virtud dela Virtud (digamoslo assi)para viuir bien:porque no solo sirue para viuir bien en orden a la parte racional del alma vvida eterna. Pero assimismo quanto a la vida temporal en este mudo haze, que se viua bien y con comodidad, sin q saquen sangre las espinas, que la rodean y clauan. En medio dellas gusta y haze la salua a la bienauenturaça, q por precio espera. Desirerte, q no solo es causa de la vida buena, en quanto es conforme a razon, fino tabien en quanto es conforme a la comodidad y gusto. Bien dezia Antisthenes, q ni el combite sin conuerfacion, ni las riquezas sin Virtud, cran de gulto ni deleyte. Virtud es la q ordena nuestra volutad: y el contento, o disgusto, no consiste en las cosas de que nos alegramos, o de que tomamos pefar, sino de nuestra aficion. Entre las incomodidades, trabajos y molestias, tiene el contento del virtuoso saluo conduto: podra viuir con Comodidad, co Gozo, con Quietud. Porque sabe con industria gouernar

fu

fu querer, y encaminar bien fu voluntad: en la qual principalmente està el holgarse, o penarse, hurtando astutamente el cuerpo a la fortuna, y poniendose en salvo. La Virtud es, como bien dixo samblicho: Sagrado de la desdicha, para la la la la como de la desdicha.

Si en las cosas estuuicra el contento, ò la pesadum bre como en si sean las mismas necessariamente, ni tengan libertad, dondequiera que estuuiessen causaran forcosamente el contento, o pena: y estuuiera va cemo de tabla affentado, quales cofas fean las que causan contento, y quales disgusto. Vêmoslo muy al contrario: porq lo que a vnos agrada, a otros enfada; y lo que mas es, lo que a vno mismo dio gusto, esso mismo sin q en si se aya mudado, dentro de poco le es de pena. Las riquezas, las honras, los deleytes, la misma vida enfadò a muchos. Otros, no digo los Santos, los Gétiles, se han holgado, y reido con los trabajos, dolores, pobreza, injurias, y la mifma muerte. Lucgo fenal es cierra, que no esta en las cosas el contento, ò pena, pues la muerte la misma es a todos, y el oro y riquezas las mismas son en si. Pues esta mudança dedode nacerà sino de la aficion de la voluntad humana, que como potencia libre, y a ninguno destos actos forçada puede causar variedad. Si dos cuerpos estuniessen juntos, vno inmoble, otro mouible de suyo; sirua por exemplo vn a bol, y yn cieruo que estuniesse a su sombra, y despues los viessemos apartados el vno del otro por largo trecho, nadie diria, que la causa desta mudança seria el arbol que se estuno quedo, y fundado en sus rayzes asidas con mil abraços a la tierra, sino el Gieruo, que con sus sueltos y alados pies pudo mouerse. De la misma manera la causa de disgusto, ò alegria, no son l

#### OBRASY DIAS.

las cosas de siryo necessarias y muertas, y vnas mifmas, sino la voluntad, que es libre y mouediza co sus afectos; pies ligerissimos, con que eodiciando las cosas, se llega a ellas buscando a su sombra el cotento, ò aborreciendolas se aparta. De aqui nace todo pesar yplazer:no tenemos mas pena, sino en quato nos falta lo q deseamos, ò tenemos lo que temiamos. No tenemos mas gusto sino en quato tenemos lo q amamos, y nos falta lo q aborrecemos. Todo el artificio de la pena, ò cotento, està en la igualdad, ò desigualdad de lo que se tiene, y de lo que se quiere : y como la voluntad sea libre para querer, con lo que puede igualarse solamente: esto es con lo que puede alcançar por si misma, por estar en su mano: y para no querer lo que la puede faltar por no depender della, fino de otros, por lo menos de la fortuna. Y fuera des to, como téga, có igual priuilegio, libertad para querer lo q viene de mano agena, y para no querer lo q le quitare otro: viene a reduzirse a ella el contento, y el pesar; y por consiguiente a la Virtud, y al vicio. Los guitos demasiados que le pueden faltar, puede vno no desear: y assi no estarà triste si le faltaren. A la pobreza que le puede venir, puede no aborrecer, sino amar : y assi estarà contento en las mismas necessidades. Pues como esto enseñe la Virtud, y rija bien nuestros afectos, viene a fer, que ella es la isla en el pielago de fortuna, el feguro delos males, y cau sa cierta del contento y comodidad desta vida, tan copiofamente, que muchos Filosofos llamaron, Bieauenturança, y Felicidad al contento que ella obra. Cuerdamente respondio Socrates a Gorgias quando le preguntò : Si era dichoso el Rey de los Persas: No se dize, que tanta virtud tiene? Y Agesilao no le

cedio, fino con condicion, que fuesse mas Virtuoso. La firmeza de la Felicidad y Quietud solo a la Virtud tiene por cimiento, sin ella todo es un trassiego de deseos y esperanças con iguales hezes de pesares: todo es luchar con las amargas olas de instabilidad. Nadie sale a saluamento, y tierra-firme sin Virtud. Por lo qual bien cantò Paulo Silenciario; que passado a nuestra lengua de la Oriental dize:

No te fuerce a liuiandad, la ambienta a liuiandad, la ambienta a liuiandad, la ambientadad a liuiandad, la ambientadad a liuiandad, la ambientadad a liuiandad a l

Columpiase malasida olombias socialis vibrasidas anticipas de la supraga Mas la Virtud sosseguada anticipas de Salua al golfo desta vida.

Demas desto, el principal instrumento que nos aflige, la mas ingeniosa machina de crueldad, no son las cosas aduersas, sino la peruersa aprehension con que las estimamos, y opinion falsa, y totalmente torcida que dellas tenemos. La Virtud concierta nuestra ima ginación y juyzio para juzgar de las cosas como son en si, con que nos ahorra de muchas pesadumbres.

Allegase a lo dicho, los quilates y fineza de la Virtud tan acendrada, que no puede corromperse, ni rendirse a mal vso; como se dize en la parte de su definicion que se sigue. Porque en caso que vno quiera hazer vna obra buena por mal sin, y aunque sea por bueno, si ay alguna circunstancia mala, no procederà tal obra del hermoso y limpio habito de Virtud, que no quiere manchar su blanca mano con tocar algo torpe y asqueroso de culpa

De tal manera aborrece el mal portodos lados, que ni aun de passo quiere encontraisse con el. En esto se echa de vercon quanta pureza se deuen exercitar las obras buenas poniendolas recto sin sin mezcla de otro respeto, o circunstancia menos buena y noble, no manufacia y composibile de otro respeto.

- Fuera de no poderse vsar mal de la Virtud, tiene otra gracia, que ella no puede víar de cosa que no vse bien, aun de los mismos males, que con rara mana transforma en bienes, de los agravios que recibe, de los trabajos que padece, de los pecados que hizo, de los bienes de fortuna, que a tantos fueron males, a quantos hizieron malos, que son sin numero; sabe vsar bien el virtuoso, conuirtiendolos con arte diuina en bienes para el cielo. Tan buena es la Virtud, y tal gracia tiene de fanidad, que todo lo que por qual quier lado toca, haze bueno y precioso con mas verdad, que fue mentira, que las manos de Midas conuertian en oro todo lo q tocauan. La Virtud en las ca lamidades dà fortuna, en las necessidades riquezas, en la seruidumbre señorio, en el baxo estado nobleza, en la humildad alteza, en los trabajos contento, en la debilidad esfuerço, en la fealdad hermofura, en las tinieblas resplandor, en la muerre vida: pues por la Virtudaun los difuntos viliencio of a elegall A

Finalméte tárica joya es, q es menester un caudal Diuino para ella. Por esso se dize, q Dios La Obra EN NOSOTROS SIN NOSOTROS significase en esto la necessidad de la gracia por los merecimientos de Christo; sin la qual de nuestra cosecha no tenemos suerças, ni de nosotros tenemos parte para ser virtuosos. Y aunque quanto a esta clausula de la definicion santo Tomas quiso, que quadrasse a solas las

Virtudes infundidas, puede conuenir y tocar a las demas, cuyas obras no se pueden hazer bien sin gracia; cuya necessidad aun conocieron los Gentiles pa ra sus Virtudes Morales: porque de las infusas no tra taron, pues no las alcançaron de vista los Filosofos: mas por la necessidad de la assistencia del socorro Diuino, que reconocieró en ellas, no folo las llamaron Diuinas, fino que la fingieron Deidades, dedicădo a la Virtud Templos, a si en comun, como en particular: a la Fidelidad, Verdad, Pudicicia, Fortaleza, Iusticia, y otras: dando a entender con esta mentira la verdad, que dezimos: Que la Virtud es cosa Diuina y Don de Dios solamente. y tayar obush so has

Quiso su Magestad deucrnos la gloria, y no nos puede deuer la Virtud. Es verdad esta muy santa, v muy hija de la Fê, que Dios deuc a los justos el cielo. Pero seria blasfemia, y heregia dezir, que nos deue el ser buenos: los que son acreedores del cielo son deudores a Dios de la Virtud : mas quiso su Magestad, que nosotros le deuiessemos el merecimiento, que darnos el premio liberalmente. De dos joyas y dones de los mayores que puede dar, Virtud y Bienauenturança, escogio como mayor credito y gloria suyadar antes la Virtud; y aun por dar la Virtud no reparò en querernos deuer la Bienauenturança: porque aunque esta tambien se diga, y sea gracia suya, no lo es, al modo que lo es la justificacion y bondad; folo es gracia por gracia, como habla fan Aguftin. Esto es, gracia deuida por otra gracia, que primero nos hizo; la qual es la Virtud, y conforme a ella la buena vida, y justificada. umanin a sup balasv

Bien pudiera Dios en criando al hombre, del primer tiro (como dizen) dar con êl en fu blanco, y fin,

#### OBRASY DIAS.

poniendolo en la gloria fin traçar el rodeo desta vida principalmente como està aora despues del pecado de Adam; tan señoreada de miserias, estragada de males, acosada de trabajos: pero faltaria al mundo vna grande hermosura, que es la belleza de la Virtud; y al hombre vna grande gloria de auerla exercitado, y merecido con ella el cielo: y a su Magestad la honra de auer sido seruido por ella. Cede mas en loor Diuino el ser servido Dios, que el hombre sin merecerlo premiado: y assi con razon quiso antes darnos la Virtud liberalmente, que la gloria. Por lo qual deuemos mas a su Magestad, pues la Virtud es deuda suya; y suera desso, le deuemos entre sus mayores beneficios el auernos querido deuer el colmo y vltimo de todos, que es la Bienauenturança, por fer a lo que se encaminan los demas, y en que se logran y rematan todos dichosamente.

#### CAPITYLO TERCERO

### Delfugeto de las VIRTUDES.

A Nobleza y Magestad de la Virtud se podra echar de vêr por su silla y trono. Quanto a la parte del hombre en que mora, que es la mas excessa, es el espiritu, y el alma. Y en quanto a las personas en quien principalmente pide residir, son las mas sublimes aquellas a quien acata, e hinca la rodilla el mundo, los nobles, los Principes, y Reyes. Es verdad, que a ninguno desecha: pero de quien huelga mas ser acariciada y posseyda, es de las personas dichas.

Antes que llegue a la obligacion que de abraçarfe estrecha y amorosaméte con la Virtud tienen los
Principes y personas publicas, dirè primero en general la que corre a los demas nobles de ir siempre
con denuedo generoso en sus alcances. No por serso
se descargan de la obligacion que a la Virtud tienen,
como se echarà de vêr por lo q es nobleza: que aunq
su titulo despierta en todos amor, estimacion, y aun
embidia en algunos: no es de todos amada, ni aun co
nocida con esecto la verdad y realeza de su ser. Y dixo con razon Lycophron, q lo hermoso de la nobleza era escuro; pero su nobre esclarecido y magnisso.

Y dexando por breuedad los sentimientos de Simonides, Democrito, Teognis, Euripides, Socrates, y otros, q confusaméte dizen, vnos, ser la Virtud, otros, las riquezas antiguas, otros, vno y otro, por auer hablado, ò sin satisfaccion, ò con anchura. Porq aŭque fuessen nobleza las riquezas antiguas, y aunque lo es la Virtud, distintas formas de nobleza sera, que la mobleza por sangre: y desta es la duda, que cofa sea; por la qual es digna de honra de los buenos, y de embidia de los malos y apocados. Nadie mas que los mejores la deuen honrar: y nadie sino los malos la embidian. Los buenos ya tienen la nobleza de la Virtud propia, que no tiene que codiciar lade Virtud agena; que por lo menos es menor. Por lo qual dixo Bruno Siguino: [Aquel es mas noble, que es mas buc no: porque muchas vezes el esclauo es mas noble, que su amo: porque aquel es sieruo del hombre, este del Diablo.

Digo, pues, q esta nobleza merecio estimacion en el mundo, y aplauso de la antiguedad, en quanto es vna especial obligacion a la Virtud, y se tuuo por

# OBRASY DIAS.

vna prefuncion de buenas costumbres, por prouabilidad de generofidad, por fospecha de yn animo cópuesto, sin que aya puesto por si el que la tiene, fundamento desta fauorable estima. Bien puede auer semejante sospecha en alguno de linage no conocido; pero no serà sin auerla el ganado por algunas acciones suyas:y puesto el fundameto. No se dizen, ni son todos los Religiosos nobles con presumirse en ellos Virtud: porque a esta presuncion dio ocasion su elec cion de vida. El priuilegio, pues, de la nobleza es, que aun sin accion del noble, estè tan buena presuncion de su parte: sino es que se conuença lo contrario por obras manifiestamente encontradas y torcidas.Y merece honra aunque sea en vn niño que no sepa q es merecerla. Basta esta sospecha tan graciosa para que se estime en mucho. Pero no mas, que la Virtud: pues por ser su sombra y opinion tiene todo su valor y aprecio. Que si bien juzgo ser nobleza (como suele entenderse comunmente) distinta cosa, que la Virtud; pero toda su gloria y precio tiene con relacion y proporcion de algun respeto a la Virtud, que por si es nobleza subsistente y sustancial. Dizese el color sano, medicina sana, comida, tiempo y lugar sa nos, por el respeto que tienen a la salud del hombre, que derecha, primaria, rigurofa y fustancialmente se dize sano:y distinta cosa es la sanidad del color, medicina, comida, tiempo, lugar. El color se dize sano, porque es señal y efecto de la falud; la medicina, y comida, porque son causa:el tiempo y lugar, porque la conseruan. Assi es distinta cosa esta nobleza de la Virtud:pero tiene la gloria de su nombre por el respeto que dize a la viua y principal nobleza dela mif es vas especial obligacion a la Varead ma Virtud.

Para declaracion desto. Tres maneras de Nobleza diferencio en general, aunque no figo la particion que hazen, sacada de san Gregorio Nazianzeno en igual numero, ni la de Platon en mayor. Digo, q vna es fustancial y vniuoca; otra equiuoca, otra analoga. Y para que no lo confundamos con terminos de Efcuelas, quiero dezir, que vna es verdadera, o por me jor dezir cuidente. Otra falsa, aunque en nombre y en opinion convienen: porque en la estima comun del vulgo por tal se nobra. Y otra, que es la tercera probable, y de prefuncion. Por lo qual podra tăbien dezirse Nobleza de opinion, y llamase: y es Nobleza; porque en el que la tiene se presume probablemente, que estarà la verdadera, y fustacial de la Virtud: pero como en cosa verisimil folamente acontecerà auer engaño, y realmente no ser ansi.

Estas dos vitimas Noblezas de opinion se hallan en todos los que tienen origen de ilustres Casas y linages conocidos; lo qual, auque por la fegunda Nobleza falfa, que les acompaña, no feria de estimació; con todo esso son dignos de hora, privilegios, exépciones, y reuerencia del pueblo por la tercera Nobleza probable. Basta vna presunció incierta, de que ay Virtud, para que se dê veneracion, y honra cierta. Al fin ay possession, en cuyo fauor se juzga en lo d idoso. Y la obligación mayor que tiene los Caualleros a la Virtud, ya es alguna dignidad y en rga, que se deue compensar con honra de anteniano, aumque no ava Virtud. Por effo a los Senores y Principes, au quando fon ninos, y carecen de razon necessaria para la Virtud, le les deue respeto y honra. Si a vn oficial, que se obliga a hazer alguna obra, le suelen dar antes, que la comience parte del precio, y alganas vezes todo. No ha de ser de peor condicion la obligacion a la mejor obra del mundo, que es la Virtud: y pues su precio y premio justo y deuido, segu la tassa mas baxa de la Naturaleza, es la Honra: justo es se de parte della, a quien tiene tal obligacion y em-

peno tan de estima.

Para mas luz destos linages de Noblezas aduierto, que la Nobleza se funda en alguna excelencia de bienes. No se dixera vno mas noble que otro, sino le auentajàra en alguna cosa. Dos maneras ay de bienes: vnos a la verdad bienes; otros solamente en el nombre y en opinion è imaginacion, y realmente salsos bienes; y para con los mas verdaderos males. Por la diferencia destos dos metales, tan diuersos de bienes ay Nobleza verdadera, que es la q se funda en los bienes verdaderos, y Nobleza imaginaria, y de opinion, o reputació, q es la q se funda en los bienes, q lo son por opinion, e imaginacion solamente.

Son los bienes verdaderos, sanas costumbres, buenas, y loables acciones, por dóde la Virtud, cuya Nobleza se funda en estos bienes, es verdadera Nobleza, sin opinion, ni controuersia. Mas el vulgo necio, sono es tan grande monstro por ser bestia de muchas cabeças, quanto por siendo tantas, en ninguna tie ne ojos som miren al rostro a la verdad, como se dexa mas arrebatar de lo de suera, y apenas perciba, sino lo so beue por los sentidos, y mira esta luz, o bissubre aparente de riquezas, criados, acopanamientos, adereço de casa, y lo demas som tiene en ombros la Vanidad mundana, y hueca hinchazon dela Soberuia, sudando y gimiedo con el peso deste vacio lleno de pesa som mas dellas estima, y a los son bienes, y a los son en mas dellas estima, y a los son dellos proceden tiene

ne por nobles. Y en quanto esta Nobleza està sundada en tan grande engaño, no auia mucho q estimar, sino suera porque la acopaña vna buena y probable presuncion de la verdadera Nobleza, aunq causada en parte su sospecha dela opinion falsa de tener por bienes los q no lo son. Porq error es tassar la opulencia por bien, pues hizo a muchos mal, o malos. Y yerran los q definiero la Nobleza ser antigua riqueza, antes merecia este titulo Glorioso la Pobreza, a quié con mejor acuerdo se le restituyo Rogerio Obispo antiguo de Londres; y no pienso, q con exageracion, aunque della dize: [Esta Nobleza es mas noble, q los

nobilissimos del mundo.]

Presumese, q el auer llegado a vista dela Embidia a aquel resplador y cubre de selicidad, no sue sin gran valor y costa de Virtud, q estiman, aunq cortamete, por lo q alcançò; no porq el premio no la alcança, ni se ajusta a la q es mayor q la Fortuna: regulando escasamente su grandeza por lo q consiguiò, no por lo q merece. Y semejante Virtud se presume en los descendientes, segun razon Natural y Moral. La Natural es por la femejaça delos hijos a los padres, quan en los animales se experimeta. La Moral es el amor q a lo q es propio se tiene. Amor es causa de semejança, y pues aman los hijos a los padres: no ay cierto argumento para prefumir, que querran imitar antes a otros, q aquellos que los engendraron, pagandoles la femejança de Naturaleza, q dellos recibieron, con la semejança de su Virtud a q deue aspirar. Y aunque se dize, que la deuda de los padres no es possible pagarse, se podra dezir, que si puede en este caso. La deuda es la Vida, que recibiero los hijos de fis progenitores por Naturaleza, y cîta fe la pagară

despues de muerros, por la Virtud, que dellos imitã, haziendo con esto, que viuan en la memoria de todos; resucirandolos en sus acciones y costumbres. Este cuydado ha de tener vn Noble pintar en si los mejores colores de sus passados, representar en su vida los muertos dignos de viuir. Este cuydado hizo a Marco Antonino ser el mejor Principe de los Getiles, que pudo ser de exemplo a los Christianos. Assi comiença su vida Philosofica: [De mi abuelo Vero aprendi a fer de blandas costumbres, y a refrenar la ira. La memoria de mi padre me aprouechò para tener verguença, y hazerme a costúbres, dignas de varo. Imite a mi madre en su piedad co los Dioses; en su liberalidad; en su tépláça, no solo para no hazer co sa mala, pero para no pésarla; en la frugalidad, y modestia de su comida muy lexos del gasto, que la suele acompañar en las muchas riquezas. De mi bisabuelo tome no diuertirme en juegos y fiestas publicas; sino ocuparme en casa con buenos Maestros; y entender, que para esto no auia de perdonar gasto alguno.

Allegase a lo dicho ser el estado de los Nobles, mas dispuesto para ser mas mirados, prudentes, modestos, por la mejor educación có Maestros y Ayos, por el trato mas político, por la menor necessidad de cuydar, como passar la vida temporal, y no tener que hazer, sino cósagrarse desde luego a lo Bueno y Honesto, sin perder el tiempo, que el hijo del Plebeyo gasta en aprender oficio: o beneficiar por su persona su hazienda, o seruir a otro, para tener con que passar la vida, que toda se gasta en apercibimiento: y quando se llega a tener con que viuir, no ay tiempo en que se viua. Vltimamente, porque los

empleos de los nobles son mayores, y a que solo puc den dar sianças Prudencia, y partes de Satisfació y Virtud, deue estar de parte dellos su presuncion; y esta, tanto mas vehemente, quanto por mas largos años està prouada. El tiempo acredita a la Nobleza; porque no es cosa mortal la Virtud, sino diuina, y de suyo eterna. Y assi se assegura mas ser Virtud la q por tan largo, y a tanto interualo alcança a herir con sus rayos. Ay mas manos en los muchos, q precedieró, q la entreguen ya con mayor peso por auer concurrido mas al monton: y es men ester mucho valor para sustentar yno solo, lo que tantos cargaron, y encargaron.

Destos y otros sundamentos se forma la estimació de la Nobleza, è ilustres linages, aun entre gente sabia y prudente. Y no sue irrazonable presuncion, se tendrian Virtud los se gozan de su premio, honor, y reputació, y se precian de estar empeñados có estas ricas obligaciones, siquiera por sacar verdadera tá propicia opinion. A justese la estimació a la verdad; no sean ocasion de se engañen todos. Seràn causa de tantas mentiras, quantos juizios se hazen fauora bles de su qualidad. Las mismas razones en se se sunda de credito de su Virtud los desacreditaràn. To-

dos son fuertes motiuos para procurarla.

## OBRAS Y DIAS.

encuentra si estàn con puridad y lisura preparados, como los espejos dibuja su misma belleza, y estapa en ellos las lucidas melenas desus rayos:mas si topa en muelles, y poco limpios, alli fenece su claridad y retrato. Del mismo modo la Nobleza, subre dela Vir tud, ha de labrar por donde passa semejate Imagen de quien procede, y alli se fina, dode encuentra con afeminados y viciosos. Harmodio, celebrado de Gre cia, por la libertad q dio a su patria, dio principio ha zanoso a sus descedientes de esclarecida casa y lina je.Pues otroHarmodio bisnieto suyo, vsano co su no bre y sagre, seca ya, y enjuta de toda gloria, daua en cara a Iphicrates sus passados, porq corria la fama, q era hijo devn çapatero, despreciádole por su linaje;mas el respondio cuerdamente: [Mi linaje en mi empieça, el tuyo en ti se acaba.] De mejor códicion fue Iphicrates, pues le pudiero ser de verguença sus mayores, q Harmodio, pues lo fue a los suyos. Gran afreta es no guardar la honra, q se recibio sin costar nada. Grade gloria tener la honra que ninguno dio. Igual respuesta a la de Iphicrates dio Iua Huniades al Códe Huldrico: En ti(dixo)se remata el Códado de Cilia; en mi se mejora la casa Nistricese. Vn arroyo de agua clara, nacido de manatial cristalino y pu ro, si atrauiesa por cieno y salitre, o se turbia con el lodo, o se corrope con el suelo vicioso. Beue el agua la condicion de sus venas y canales por dode passa. Dexa de ser la gloria de los passados esclarecida en los descendientes de costúbres obscuras. Nace de la Virtud la Nobleza, y se conserua en ella, q ni aŭ los q son parte interessada lo negaron. Baste el testimo nio del Senor de Batres Fernan Perez de Guzman, esclarecido por su pluma y sangre; q si Tulio, y los

Latinos mas ladinos hiziero tanto peso de sus tragicos antiguos, Liuio Andronico, Gneio Neuio, Marco Pacuuio, Quinto Ennio, L. Attio, por declarar sus sentimientos puros con la llaneza del leguaje de sus passados, quanto menos afectado y copuesto, mas era venerable. Igual razon es celebremos a algunos nuestros, qui en el peso de sus sentecias, ni en el respeto de sus palabras sueron desiguales. Desechado pues el parecer acerca de la Nobleza, que dio Dante: porque no daua todo a la Virtud, anade con rigor Fernan Perez, el suyo mas liberal, diziendo:

Mas orra opinion se reza

Mas estrecha y mas aguda,
Que Do LA VIRTVO SE MVDA,

NO REMANE GENTILEZA. El alma de la Nobleza quiere, q sea la Virtud: y assi como no queda hobre el cuerpo q le falta espiritu, assi es vn cadauer corropido Nobleza sin obras nobles. La claridad, q caufo vna hacha, no la coferuarà fino otra. La Nobleza de los padres, resplador de su Virtud; sino es virtud de los hijos no la coseruara. Demas, q injustamente reciben la hora y respeto, q todos les tiene, sino son virtuosos. Es la hora deuida vnicamete a la Virtud, es precio propio suyo. Injusticia seria, si vn Architecto, q recibiesse el precio de hazer vna obra funcuofa, se quedasse có el sin assentar piedra. Ladron feria el q por yerro de cueta reci biesse lo q se deuia a otro, y no lo restituyesse. Seme jante rostro de injusticia trae el recibir los Caualleros la honra, que se deue a la Virtud sin tenerla, ni empeçar a poner manos en su obra. ¶ La misma obligació de sustétar su honor y estado, lo es tábié de sustetar la Virtud, o les estarà en menor costamingu ma cofa cócilia mas los animos, ninguna gana mas diligétemete la veneració de todos. La ocasió tábié y licécia, co q les lisonjea la Fortuna cosus bienes pa ra poder hazer y obrar mal, les ha de sujetar al bien de la vida buena; para q volutariamete no hagan el mal, a q los pobres por su necessidad estará felizme te impossibilitados. TDe arte, q la obligació q tiené los Senores a la Virtud, no folo es cosa decete, sino tábié forçofa. De ninguna cofa tienémas necessi dad los Principes y Senores, q dela Virtud: y lo q pue de mucho estimar, d ningunos tiene mas necessidad la Virtud q dellos, para ser conocida y estimada del pueblo. Aristoteles dixo, q la Pobreza buscaua a los virtuosos:yo digo, q la Virtud busca a los ricos, porq los ha menester:no quiero dezir, porq huye mas della. No estima el vulgo, sino estos bienes materiales y grosseros, q entra por los sentidos, y solo estima a los q los tiene; y por la estima, q destas personas tiene, si vè q ellas estiman, y tiené en su precio a la Virtud, vendra por este camino a cobrar cocepto, y estimacion della, y aspirar a su imitacion. Podra seruir de estratagema a los nobles y ricos el ser virtuosos, para diuertir la Embidia de sus bienes a la emulació de lo bueno: por que reconociedo en ellos dos generos de bienes, vno Temporal de sus estados y riquezas, otro de la Virtud, como este segundo està en mano de qualquiera conseguirle, y no el primero: el que fuere cuerdo, antes ha de desear, y procurar la Virtud, con que podra salir, y no la felicidad temporal, que le ha de burlar, y no podra cojer a las manos.

No es esta necessidad, que la Virtud tiene de los Caualleros, lo que menos deue obligarlos. Quado de vna persona tiene otra necessidad, corre obligació al noble, que aun lo que da de gracia tiene por deuda, a fauorecer al necessitado. Pues si la Virtud tiene necessidad de los Nobles, ellos tienen obligacion de acudilla, y autorizarla para con el mundo. Con lo qual aurà este comercio de honores, que la Virtud honrarà a los Señores y Principes, y juntamente serà honrada dellos. De honrar a la Virtud se precien mas, que de ser honrados por ella en sus passados. No es esta propia honra suya, sino de sus mayores, que ganaron la honra, y echaron pefada, pero gloriosa carga a los descendientes de sustentarla. De si, y no de sus antecessores quiera sus glorias y loas; no sea su grandeza por testamento ageno, sino por testimonio de obras propias, no heredada de los muertos, sino ganada por su vida : no es mucha Nobleza hallatse noble, sino hazerse. Al fin son los principales miembros de la Republica, son las mejores partes en el cuerpo del Reyno, cuyo fin es la Virtud comun, y tienen ellos mayor obligació a la particular; y por hazerse dellos mayor confiança de Virtud, nacida de su fauorable presuncion, son mas privilegiados y essentos en muchas cosas del rigor comun articulat, o vn ringeyel seleb

Pero llegando a aquellas personas, por cuya cueta corre el bien de la Republica, se anade a la obligació de sa sangre la de sa oficio y cuydado, y Fè publica, que es lo que deuen mas estimar. No auerseles entregado potestad sobre todos, sino a todos en cofiança. Fuerçanles a la Virtud, quiero dezirlo assi, sobre las causas dichas, otras mas apretadas.

Que mayor necessidad, que ser a su oficio necesfarias Prudencia y Insticia; que sin el Senado lleno de las Virtudes, no preside en el animo. Tiene qual-

quier Virtud aliança con las otras, pero estas dos las vandean con mas fuerça: sin todas no se hallaran aun con sola mediania. La causa es, como ya en parte hemos fignificado, y repitiremos despues, porque para la Prudencia se pide limpieza de asectos acrifolados, y buena y recta voluntad, y no fetendra en su estado, si todas las Virtudes no la sustentan. No es de menor magestad la Iusticia, ni con menor pompa y aparato se acompaña y autoriza: tambien quiere todas las Virtudes: porque en esto principalmente se distingue de las otras Morales, Capitanas de las demas, la Fortaleza y Templança, que las passiones del apetito, que estas dos Virtudes moderan en cadavno para configo, la Iusticia las guarda y ordena para con otros. Porque sino tiene vno en si amansadas estas passiones fieras, mal podra por la Iusticia regularlas para con los vassallos y subditos. El que ha de ser ajustadaméte recto y justo, ha de ser sobradamente virtuoso en su persona. La ponçona en vn vaso matarà a vne solo; pero el veneno echado en la fuente comun, adonde todos há de ir por agua, enorme maldad seria con daño de muchos. Tanto va de tener algu vicio vn Particular, o vn Principe, de quie ha de deriuarse la Virtud y Iusticia a todos. El Rey se define en el libro sacro del Philosopho Egypcio, q es El Postrero de los Dioses, y el Prime-RO DE LOS HOMBRES. Dixobien, porq ha de seguir a Díos, y guiar las gentes, ser traslado del cielo, y dechado del mundo: ha de ser vna publica inspiracion de los pueblos, por quien les mueua Dios, y como el arca de agua de la Providencia Divina.

Que dirè de la Autoridad, que para el gouierno, y ocupaciones publicas se quiere, por q nose despreciel

los mandatos, y acuerdos buenos por la persona no tal. Este respeto con nada mas, q con la Virtud; o por mejor dezir, con nada, sino con ella vnicamente se gana. No es grade, ni de dura la autoridad, q solo da la dignidad, sino la sustenta vno con sus manos con su vida, con sus obras; sin las quales otra autoridad està a pique de grande risa, o embidia. El Prudente Rey don Alonso V. de Aragon, a quien Pio II. llamò mas sabio q socrates, corriose de q vno le loasse de su nobleza y autoridad, puesta en manos de Fortuna, de q era Rey, hijo, nieto, y hermano de Reyes: llamò al q assi le alabò, y dixole: [Sabete, que nada menos estimo, que de lo que tu hiziste tanto caso.]

No menos obliga el exemplo que deuen dar. Es el exemplo del Rey mas importante, que la ley: el exéplo de un particular suele tener mas suerça que la ley del Principe. Qual serà la suerça del exemplo del Principe? Tanto va del exemplo a la ley, co mo del dicho al hecho. Y si las palabras del Rey son leyes; sus obras, que suerça tendran? Mas necessidad tiene de saber hazer buenas obras, que de saber promulgar buenas leyes. Para las leyes podrasse ayudar de otros, para las obras no, sino de la Virtud: no podra ser virtuoso por tercera persona. No es Prouincia la Virtud, que admite Virrey; ni es oficio el ser bueno, que se cumple con sustituto.

Alleganse a esto la essencion de las mismas leyes, por las quales no puedé ser cópelidos los Principes. La licécia, q la potencia y riquezas franquean: la aprouacion de los aduladores: la falta, por la mayor parte de quié no digo los reprehéda, sino auise: todo esto està en fauor de los vicios, y han menester muy valiente Virtud, que resista a tantos dardos.

Ounn-